## 丹波地区概論

久下 隆史

# | 丹波地域の概要

山市、氷上郡は丹波市になっている。 現在の行政区画では、多紀郡は丹波篠事についてまとめることにする。現在の行政区画では、多紀郡は丹波篠れた。ここでは、兵庫県に編入された二郡の祭礼と共同体で行う年中行船井郡、何鹿郡、天田郡が京都府に、多紀郡、氷上郡が兵庫県に編入さ船井郡、何鹿郡、天田郡が京都府に、多紀郡、氷上郡が兵庫県に編入さ

# (一)丹波篠山市と丹波市

化に影響を与えた。

文化的にみると、丹波篠山市は京都文化の影響を受け、丹波篠山市は京都立を通じて、浄瑠璃や文楽などが導入され、多紀郡東部の祭礼文業の出稼ぎなどを通じて交流が深かかった。池田方面からは、篠山京街道を通じて京都に近接し、京文化が多紀郡に伝播して盆地で独京街道を通じて京都に近接し、京文化が多紀郡に伝播して盆地で独立を通じて京都に近接し、京文化が多紀郡に伝播して盆地で独立を通じて、浄波篠山市は京都文化の影響を受け、丹波市は文化に影響を与えた。

があった。 らは鐘が坂、瓶割峠、宮田方面からは佐仲峠、鏡峠という急峻な峠らは鐘が坂、瓶割峠、宮田方面からは佐仲峠、鏡峠という急峻な峠また東部の氷上郡との境には、味間方面からは大峠、大山方面か

文化の影響を強く受けていた。市原住吉神社の祭礼で瀬戸内海で採しかし、丹波篠山市でも、不来坂峠を越えた旧今田町域は、播磨れ、河川交通(加古川舟運)を通じて播磨地方とつながっていた。川方面との道が開けていた。ことに、加古川流域は氷上回廊といわ一方、丹波市は一〇〇メートル程度の谷中分水界で加古川、由良

の影響を受けていた。 氏子が舁いた太鼓は布団を屋根に用いており、明らかに播州文化社の祭礼では、高砂の浜までミソギに行ったこともあった。また、れたサバが祭礼の押しズシに利用されたり、近世の小野原住吉神

## 二) 曳山、舁き屋台

屋根ではなく唐破風を四方に持つ屋台が見られる。布団屋根の屋台が普及している。ただ、丹波市春日町付近は布団祭りの中でも太鼓と呼ばれる舁き屋台は丹波市は、播州方面の

残っている。ダンジリの形態も数は少ないが、播州系統のものが見られたが、山西は布団屋根型の屋台、山東は両系統の屋台が分見られたが、山西は布団屋根型の屋台、山東は両系統の屋台が分が世には、丹波市中央の山地の東西で山西、山東という分類が

多数分布し、篠山盆地の祭礼の特色になっている。るダンジリはなく、京都祇園祭の山鉾を小さくした形態のものが台が取り入れられただけである。曳山も播州や摂津方面に見られれすでに述べたように今田町の一部に第二次大戦後布団屋根の屋丹波篠山市は、太鼓とよばれる舁く屋台は切妻のもので統一さ

波町、 山市・丹波市)地域民俗芸能調査報告書』によると、 まで六基の鉾山という曳山が造られた。この篠山城下の曳山の影 によると、 の曳山は六二基に及ぶという。嵐瑞徴の『丹波篠山の城と城下町』 ると少ない。平成一 この篠山盆地の曳山は、 (一六九の三笠山をはじめ、 福知山市の一 篠山城下の鎮守、 九年に「丹波の森公苑」 部に見られるが、その数は丹波篠山市に比べ 隣接する京都府丹波にも亀岡市、 春日神社の祭礼には近世初頭の寛文 元禄三年 「がまとめた『丹波 (一六九〇) 丹波篠山市 )吹切

春日神社の祭礼は、本書で報告しているので参考にしてほしい。年にかけて盆地全体に広がったものと思われる。篠山城下の鎮守響を受けて、村が経済的に力をつける一八世紀中ごろから明治初

# 二 地区の祭り・行事の特色

つながりが強かった。ととに、加古川流域を通じて、播磨地方とのと文化の交流が見られた。ことに、加古川流域を通じて、播磨地方とのと山に囲まれていることは共通するが、加古川と由良川流域を通じて人と山に囲まれていることは共通するが、集落が発達している。丹波龍山市兵庫県の丹波地区は山地が七五パーセントをしめている。丹波篠山市

市市島町尾の折杉神社ではカユウラは、 年オトウが神社の祭礼の準備をしている。村がオトウを受ける形である。 帳が残っているが、 宮座に関する応永一七年(一四一〇)から永正一〇年(一五一三) どを定められた家の者で行っている。丹波市氷上町三原の内尾神社には、 和二四年に解散している。 今田町上小野原住吉神社である。 に高さ三メートルほどの大きな三段の松明をたく。本書で報告する丹波 役人という組織があり、 た。現在でも、丹波篠山市宮前の波々伯部神社の祭礼には、宮年寄と社 7谷川 このほか、 の高座神社の祭礼は、 祭祀組織では中世的な宮座の姿を残していたのは、 丹波市春日町多利の阿陀岡神社では、 現在宮座は残っていない。今回調査を実施した山 お山の設営、 この神社でも宮座のことをオトウといって 氏子一五ケ村をまとめて八地区に分け、 南座、 神輿の準備、 中座、 丹波地区唯 北座の組織があっ 安産祈願の八朔祭り お山での人形芝居な 一のものである。 丹波篠山 たが昭 0) 毎 市

神信仰が広く分布している。また、キツネガエリ、

村で行われる行事としては、

丹波地域は山林が多い

Щ

キツネガリとい

は丹波篠山市味間北をとりあげた。
るイノコも実施する村の数は減少したが、よく残っている。本報告書でふって豊作を予祝する行事が残っている。秋の収穫後の一一月に行われ承地は少ない。この時期にハナフリとよばれるシキビやサカキを激しくる一月一五日前後の行事も丹波篠山市東部から丹波市に分布するが、伝

### 一) 山の神

で、女性が祭りに参加すると嫉妬して崇るともいう。

「といって山には入らない。また「山の神さんは器量が悪いのる。山中の岩場や山麓の谷川の脇によく祀られている。丹波地区は、一月九日に祀ることが多いが、中には一一月や一○月に祀る、山中の岩場や山麓の谷川の脇によく祀られている。丹波地区山の神は、山を守るとともに農耕をつかさどる側面を持ってい山の神は、山を守るとともに農耕をつかさどる側面を持ってい

このほか、 神といい、 から一二の削り目を入れている。閏年は一三本用いるというから という。丹波市春日町鹿場でも、 餅 れた短いヌルデの棒を地面にさす。閏年には一三本供えるという。 いる箸をスダレ状にして下げる。 '神さん、猪追うて下されや」といっていた。獣害を防ぐという。 の山の神でも、 丹波篠山市西野々や安口東では、 ノシシの口に着けてが農作物を食い荒らさないようにするため 神酒を供える。こうしたクツゴは、栗柄や本郷でも供えるが、 山の神が年を管理するというのは、 一月九日に一二本のヌルデを削り、 牛の口輪であるクツゴのほか、イワシを入れたツトや 一二本のユリダの箸や一二本のケズリカケに一 山の神の祭りに参拝する時に「山 また、一から一二の刻み目を入 山の神は山と里の豊穣を守る すでに紹介した安口 各月の神さんが用

神体であった。 下に祀られているが、年をつかさどるといわれ一二本の御幣がごそのことがをよく示している。丹波篠山市打坂の山の神は巨岩の

形の木で引っ掛けてもらうという話が付随している。ところも多い。山仕事の中で、足を踏み外した際に山の神にかぎこのほか、かぎ形の木に洗米を半紙に包んで山の神に奉納する

# (二) キツネガエリ・キツネガリ

円波地域には、一月一五日前後にキツネガエリ、キツネガリと 円波には、一月一五日前後にキツネガエリ、キツネガリと のはなく、福をもたらすものと理解されている。 のはなく、福をもたらすものと理解されている。 のはなく、福をもたらすものと理解されている。 のはなく、福をもたらすものと理解されている。 のはなく、福をもたらすものと理解されている。 のはなく、福をもたらすものと理解されている。

ブー」と明らかにキツネを退治する歌詞に変わっている。エンエンで、おうらんさかい獲らんわ、狐の寿司は七桶、八桶、エンったぞ、おうらんさかい獲らんわ、狐の寿司は七桶、八桶、エンったぞ、おうらんさかい獲らんわ、狐の寿司は七桶、八桶、エンッたぞ、おうらんさかい獲らんわ、狐の寿司は七桶、八桶、エンッたぞ、おうらんさかい獲らんわ、狐の寿司は七桶、八桶、エンッたぞ、おうらんさかい獲らんわ、狐の寿司は七桶、八桶、エンッたぞ、おうらんさかい獲らんわ、狐の寿司は七桶、八桶、エンコンデー」と明らかにキツネを退治する歌詞に変わっている。

から中学一年生までの男子が鐘と太鼓をたたきながら「狐狩り候、丹波市氷上町香良では一月一四日の午後五時ごろから、小学生

とろとやかまかの飯米じゃ」といいながら各家を回る。わりやよんべ何食った、土穂団子三つ食た、まんだあと三つある、

### (三)ハナフリ

振る。 に余る二ケ月、神の位、凡そ日の数三百六十五日吉祥日晨を選び その前にフシノキ(ヌルデ)でつくった牛王杖と牛王宝印を置く。 的に向かって弓を射る。 当に、境内の大歳神社の前でシキビ振りと弓引きをする。 多いが、厳密に区別しているわけではない。丹波篠山市では旧今 院やお堂の場合はハゼの木にシキミを挿したものを用いることが 半紙を挟む。その中央に半紙の小片をつけたシキミを稲穂に見立 参拝者の村人は各自フシノキの先を三方に割、そこに二つ折りの とから堂のトウともいう。オトウには地蔵菩薩の板仏をお祭りし、 よいばー」という掛け声をかけ、そのあと全員でシキミを激しく 歳小歳、寸の稲粒五尺の穂垂れ、五穀成就、あーらめでたやよい 稲粒が実るように祈願するものである。大歳神社の前で当番が「大 振りはこの日にシキミと小石を準備し、 田町域によく残っている。今田町木津の住吉神社一月二日の正月 分布している。用いる樹木は、 は兵庫県下では、 てて差し込み牛王杖をつくる。 日に公民館でオトウがある。この公民館がもと地蔵堂であったこ に分布している。丹波地区では、丹波市よりも丹波篠山市に広 練修奉る牛王宝印、 一月にシキミやサカキを激しく振って豊作を祈願するハナフリ このシキビ振りが終わると、境内に立てた鹿と猪を描いた 神戸市北部、 ああ時に令和二年庚子の年、 木津に近い、今田町下小野原には一月九 神社の場合は常緑樹のサカキ、 三田市、 準備ができると、 小石のように丸々とした 東播磨、 そして丹波地区 和 歳月算は十月 田寺の住職が

氷上町小野の春日神社でも元旦にしている。 丹波篠山市上板井や小坂にもハナフリがある。 そう」というと、一同で大笑いを三度ほど繰り返す。このほか、 ながらワーと声を上げる。ハナオヤが再度「もう一声、 オトシ、こうがいよし、三年三月九〇日」の言葉で一同花を振り 旦に村のものが氏神にそろうと、ハナオヤが準備したサカキ三本 で机を打つ。丹波篠山市不来坂のハナフリは元旦に行われる。元 余楽」と唱えると、一同左手で牛王杖を激しく振り、 珍万宝富栄、 の趣旨は、 Щ を束にしたものを各自が両手に持ち、ハナオヤの「オオトシ、コ 陰丹波国多紀郡今田町下小野原公民館地蔵尊前において、 一に五穀成就、二に商売繁盛、三に村内家業繁栄、 如意宝珠授け、やんなん永栄わ、南無最上仏面除災 丹波市では丹波市 右手のバチ お笑い申

### 四)川裾祭り

では、 ていたが、 山南町谷川、 流すともいうが、現在は水神祭りと考えられている。丹波市には、 祀るようになった。女性の下の病気に効果がある、罪やケガレを いたが、平成二九年から高齢化による事故防止のため、 知られている。 、裾祭りは播磨北部から但馬、丹波市に分布している。 八月三日に行われる、丹波市氷上郡本郷の川裾祭りがよく 現在では廃絶したところもある。 梶、 佐治川に橋をかけてその先に川裾大明神を祀って 井原、 氷上町成松、 石生、 朝阪、 絹山で行われ 堤防上で 丹波市

### (五)亥の子

中の亥の日に行うことが多い。勤労感謝の日に行う村も見られる。れる。月のうちに二回亥の日があると初めの亥の日、三回あると稲刈りが一段落した一一月の亥の日には、亥の子の行事が行わ

長男に限られていたが、現在では男女ともに参加している。ったイノコという棒で玄関先の土間を叩き豊作を祝う。参加者はの小学生が、各家の玄関先でイノコの歌を歌いながら、稲藁で作の小学生が、各家の玄関先でイノコの歌を歌いながら、稲藁で作の最初の「亥」の日に行っている。猪のように多くの子どもが生ま丹波篠山市草ノ上では、豊作を祝う子供の行事として毎年一一月

### (六) オトウ

碑、御花講などとよび、男子が生まれると入衆といって講に入ってても過言ではない。丹波市柏原町鴨野の加茂神社の宮の当は、花書く。丹波地域の祭礼は、オトウによって運営されているといっすトウの名称は、丹波地域ではお頭、お当、お祷、講当などと

こなうのは、丹波篠山市東本荘にもある。者の組織という意識があったのであろう。オトウを特別な呼称でお氏子で構成された講である。講という用語の裏に、氏神を信仰するいた。宮当番は五人一組で行うが、氏子各戸が宮の当の構成員で、

落内で一人前になった証として「オトウ」を受ける習わしがある。結 こでは任意の加盟であり、 も続いている。 催していた。 ていたようである。 婚をした者を披露する儀式であった。昔は、嫁も出席して挨拶をし め、大きなオハケと神饌を納めている.このオトウを両村では「ふ つた。参加者も戸主のみの参加から集落全員が参加するようになっ しょうの当」とよんでいた。いわゆるオトウの当番のことだが、こ 丹波篠山市草ノ上のオトウは、三月の第一日曜か祭日に行う。 東本荘と西本荘は春日神社を氏神とし、それぞれの村で当人を定 当番に当たった者は、米一石相当の金額で賄いをする伝統が今 そのため、当番になった家はこの機会に家の改修を行 近年、 現在は公民館でするが、 各戸一人の参加とするようになつた。 氏子全員が参加するものではなかった。 元は各家持ち回りで開 集

ことでも知られている。見立てた大きなハモを切る。柳田國男の『日本の祭』に紹介された月が篠山市前沢田の八幡神社で行われる「ハモ祭り」は、大蛇に

# 三 その他特記事項

今回の報告書に掲載したもののほかに、特色ある祭礼・行事をまと

めておく。

## 一)特殊神饌

神社の献饌は、お神酒、洗米、餅のほか、海の物、山の物、里

の台にエビを刺した竹の棒を何本も立てて供える。ラの切り身を積み上げたシイラの御供と、その前に鏡餅とナスビ供えるところもある。丹波篠山市寺内の大売神社では折敷にシイの物を供えるところが多いが、神社によっては神社独特の神饌を

のすしは長らく途絶えていたが、近年復活されている。 重石を置いて一ケ月漬ける。いわゆる、ナマナレズシである。 塩とヤナギタデをのせ、 饌にしている。いずれも桶の中にご飯を敷き、ドジョウを置いて ソバの芽のお浸し、 う料理が、キリの葉の上にズイキイモの茎の味噌和え、 掃をする四村の輪番町の引き継ぎがなされる。その時に舞堂で行 トウヤが雑魚ずし、 ンゲンの味噌和え、 丹波篠山市西岡屋の諏訪神社では、九月五日の祭礼に東岡屋の 八月六日の丹波篠山市油井大歳神社の馬場揃えでは、 メイ、 西岡屋のトウヤがどじょうずしをつくって神 白瓜の朝漬けなど七品が出される。 同様の手順で三ないし四段につけた上に 酢醤油につけた大根、ナスのお浸し、 サヤイ 神社の清

各村のコウトウというトウヤ儀礼では独特の神饌や料理があっシやアズキ、黄色のクチナシやタチバナの実がある。この時の神饌の中には祭神の好物という赤色のトウガラがある。この時の神饌の中には祭神の好物という赤色のトウガラー、中工月一七日・一八日に厄除け大祭が行われている。その一八二のほかにも、丹波市柏原の八幡神社境内の厄除け神社では、

たが、近年急速に失われている。

### (二) 鬼追い

よばれる行事が行われる。本来は一月一二日の修正会に行われて丹波市山南町谷川の常勝寺では、毎年二月一一日に「鬼こそ」

細は、 志』や寛政六年(一七九四)の『丹波志』にも同様の記載がある。 面八箇有り」とある。 懸けて躍る、 和田寺で「正月五日、 が編纂した『篠山藩領地志』巻三小野原の うな鬼の登場する修正会はないが、貞享四年(一六八七)に篠山 の北限に当たる。 いた。この行事は、 した伝承をもち、 報告書を参考にしてもらいたい。丹波篠山市には、このよ 之を鬼の躍りという也、 この行事は、寺を開いた法道仙人が、 法道仙人役の少年に従って四鬼が登場する。詳 摂津・播磨に分布する鬼追いとよばれる行事 正徳六年(一七一六)編纂された『篠山 国家安泰、五穀成熱祈願を為して、 往世より伝え来て寺中に鬼 「和田寺」の項には、 鬼を教化 鬼面を

### (三) 勧請縄

日は、 から、大歳神社参道の松にヘビを懸けている。 た家では、 辻でヘビを暴れさせ、 りに何度も回す。 神社の本殿に参拝した後、 新しい藁でヘビを編み上げる。 二本に藁で作ったヘビを懸けることにはじまるという。 わりになり、 雨で佐治川の対岸に取り残された子どもたちを、 は毎年一月一五日になっている。この行事の由来は、 を実施した。 にとぐろを巻かせてお酒を飲ます。伊勢講の代表者を先頭に大歳 今回の調査で、 早朝から薬師堂に集まり、古い藁のヘビを燃やしたあと、 ご祝儀やお酒を渡す。 この行事は、 助けてくれた。このことを感謝し、 そのあと、村の三四軒を回る。 渡部典子氏が丹波市山南町応地の蛇ない 佐治川の支流で水を飲ませる。 左回りに一周し、一段下の境内で右回 元は一月九日に行われていたが、 ヘビが完成すると、薬師堂の近く 村を回り終わると、 大きな蛇が橋代 その途中、 川のほとりの松 昔、 昭和四六年 ヘビを迎え 一月一五 急な大 0 四つ 調

波篠山市、丹波市には大きな差異が見られる。の子行事が両地域全般に分布するのに対し、曳山や舁く屋台は丹の子行事が両地域全般に分布するのに対し、曳山や舁の屋台は外、以上、丹波地区の特色を述べたが、オトウや山の神の祭礼、亥

その際についての県域を越えた考察も必要になる。川流域から但馬地方に多い川裾祭りは多紀郡には見られないなど、都府丹波東部にも分布しているが、丹波市には少ない。逆に加古また、キツネガエリやハナフリは兵庫県、大阪府の北摂から京

## 折杉神社の粥占

渡部 典子

伊

# 折杉神社の粥占

定されている行事であり、 折杉神社の粥占は、 昭和五四年 管試神事、 (一九七九) に市島町民俗文化財に指 筒粥祭とも称されている。

徳尾の三集落がある。 折杉神社は丹波市市島町徳尾の産土神であり、徳尾には谷上・大杉・ そして、「丹波志」では折杉神社の由緒を次のよう

来リ 木セシカハ神ト祭ル如斯ナリト云 生木セハ此所ニ社ヲ立神ヲ勧請スヘシト誓テ差置ケルニ程ナク杉生 ソ能知リテ候連ラレ候コト云随之犬ヲ連テ彼山ニ入其所ニ至レハ右 物語ス聖リ夫ヨ不思議ナル事之狩人案内シ玉ハレリ云狩人日此犬コ 泊リ着物語セシニ此近所ニ不審ナル事ハ無之哉ト云彼猟師右ノ事ヲ 至リ居リテ急ニ尾頭ヲ振リ鳴テ何ノ心モ不付連帰ル是木村ニ旅僧有 由緒ハ古当谷ニ人家無之時今ノ吉見ノ庄岡村ヨリ狩人犬ヲ連雪中ニ /如シ聖奇異ノ事ニ思ヒ此所ニ神ハ座スヤト杉ヲ折ヲ逆ニ指シ此杉 此所ニ徘徊ヲシ今ノ社地ノ所ニ雪少シモ不積其時彼ノ犬所ニ

根付いたところに神を祀ったという。 案内をした。 を振って鳴き出した。このことを狩人が旅僧 で雪が少しも積もっていない場所を見つけた。そこに犬が行くと尾、 すなわち、 旅僧 吉見の庄岡村の狩人が犬を連れてきたところ、 聖) はその地に杉を折って逆さに挿し、 (聖) に伝え、 その場所に 木が生えて 現在の社地 頭

内をした犬(犬塚に)とともに祀ったとある。さらに、今の社は正和五 神社には旅僧 聖 を蔵王権現として小宮 (聖神社) に、 道案

> 年 邪那岐命・伊邪那美命である (一三一六) の創建であり、 祭神は蔵王権現とあるが、 現在の祭神は

### 特色

社では、農作物の豊凶と天候を占う二つの年占が行われている。 また、年占には農作物と密接に関係する天候を占うものもあり、 粥占は、 粥を用いてその年の農作物の豊凶を占う年占の一種である。

### (一) 粥占

①早稲、 中 栗、 長さ二〇四に切りそろえられた篠竹一三本用意し、 の数量で作物の豊凶を判定する。竹筒は番号ごとに作物が決まっており、 粥占は、篠竹に入る粥の量によって農作物の豊凶を占うものである。 ⑩ぶどう、⑪トマト、⑫なす、⑬野菜である。 下、下下の五段階が基準である。 ② 中稲、 ③ 晩稲、 ④大麦、 ⑤小麦、 ⑥ 大 豆、 判定は、上上、上、 竹筒の中に入った米 ⑦小豆、⑧柿、⑨

って柿、 わかる。 れた紐綴じファイルには、 によると昭和六三年(一九八八)に綿、 八)までの計九二年のうち八○年分の管試表が収められていた。これ 神社が保管している「二月節分夜神事 栗、ぶどう、トマト、 昭和二年(一九二七)から平成三〇年 なす、野菜という作物が加わったことが 蕎麦、 管試表綴 春蚕、夏蚕、秋蚕に変わ 折杉神社」と題さ =

# (二) 樫木コマ用いた占い

 $\equiv$  cm たコマを基準に判定をする。 1 ものがフル=雨、 樫の木のコマの焼け具合によって年間の天候を占うものである。 の立方体の樫の木を一二個 半々のものは=曇りという判定になる。 よく焼けてものがテル=晴れ、 (閏年は 一三個) 用意し、一番よく燃え 焼けていな 一辺

# 三 実施期間·実施場所

ある。しかし、それがいつ、どのように二月三日に移行したのかは不明でな十二名を選んで七日間斎戒沐浴をさせ神事を執り行わせたと伝えていてあるが、古来旧暦一月一四日の夜に行われ、氏子中の一二歳以下の少める。 工月三日の節分の日に折杉神社境内で実施されている。実施日

### 四組織

## (一) 氏子総代・区長

合計六区から一名ずつ選出される。に分けた二区と下鴨坂の一区、徳尾を徳尾・大杉・谷上に分けた三区、一村から一名ずつ選出される。そして、区長は、上鴨坂を上鴨坂、尾端折杉神社の氏子は上鴨坂・下鴨坂・徳尾の三ケ村であり、氏子総代が

#### (1 1) 当悉

当番は、徳尾、大杉、谷上、上鴨坂、尾端、下鴨坂の合計六区が輪番当番は、徳尾、大杉、谷上、上鴨坂、尾端、下鴨坂の合計六区が輪番当番は、徳尾、大杉、谷上、上鴨坂、尾端、下鴨坂の合計六区が輪番当番は、徳尾、大杉、谷上、上鴨坂、尾端、下鴨坂の合計六区が輪番

るまでの覚えが記されている。この中で先に記した粥占の当番について「折杉神社諸祭典行事當番規程」には、祭礼をはじめ、当番の仕事に至また、久下隆史が翻刻紹介している昭和四年(一九二九)に記された

年を経ても同じ形式で続けられていることがわかる。三集落が一五名ずつ輪番で当番を務めることが定められており、約九

# 五 粥占行事の内容

### (一) 準備物

## ①篠竹・笹付の竹

から十三本の横線の切れ目を入れることで番号付をする。して、篠竹は、竹を長さ二○㎝に切りそろえたものを一三本用意し、一川のるため、当番長は事前に生えている場所を探し、前日に伐り出す。そ用いる篠竹が必要となる。ところが、最近は竹が見つかりにくくなって用いる篠竹をの様と社務所横に忌竹をつくるための笹付の竹八本と、粥占で

②樫の木のコマサハ粥粒が自由ニ入リ得ル程度ノモノヲ用フベキナリ」と記されている。ヒ定ムルニ必要なナル神材ナリ竹ノ長サハ約六寸ヅツ位ニ切リ穴ノ大キビだムルニ必要なナル神材ナリ竹ノ長サハ約六寸ヅツ位ニ切リ穴ノ大キ

在でも樫の木を入手できる人がおり、その方に準備を任せている。定ムルニ用フル神材」とあり、献納する人物が決まっているとある。現用意する。「折杉神社諸祭典行事當番規程」では「毎月天候ノ晴雨をトニ樫のコマは一辺三㎝の立方体であり、これを一二個(閏年は一三個)

#### (二) 準備

には篝火ができるように木材を四角に組み合わせたもの配置する。務所前に忌竹を一つずつくる。そして、社務所前に設けられた竹による当日の一三時から当番一五名が集り、境内の掃除を行う。本殿横と社

#### (三) 神事

平成三一年(二〇一九)は禰宜(宮司の代行)、神社総代、区長によっ

て執行された。神社総代以下は全員簡易の小忌衣を着用し、 のとおりである。 次第は以下

手水の儀

修祓

宮司 拝

献饌

開扉

祝詞奏上

採火の儀

玉串拝礼

撤饌

閉扉

宮司 拝

の後、 神社総代が二礼二拝し、 を持って篝火に移動し、火打ち石で火を点ける。そして、本殿前で禰宜 らに禰宜の祝詞奏上の後、 串をとり本殿横に置いた供物、 で一拝し、開扉を行う。総代三名が本神饌を禰宜に渡し、 神社総代以下が順に手水を行った後、禰宜が本殿横の忌竹に入り、 禰宜以外が篝火前に移動し、占いが行われる。 禰宜が撤饌、 当番長だけが三宝に載せた火打石・火打ち金 篝火を修祓する。そして、 閉扉、 一拝し神事が終了する。こ 献饌する。 禰宜が本殿 さ 玉 前

#### 六 占いの所作

当番四名が簡易の羽織 (袖付)を着用して行う。

(燠)を取り出して敷いて火力とする。米三合を入れた鍋に蓋をし 水を入れた鍋を五徳の上に置く。 丸い五徳の下に篝火から燃え

> れる。 横筋の番号と木の台に書かれた番号を 鍋から篠竹を取り出す。米がこぼれな 粥を煮ていく。竹を入れて三○分後に そして、五徳の下の火を加減しながら の上に置く。このとき竹に入れられた いように金網ごと鍋から上げ、木の台 が入っており、この上に竹を入れる。 て五分ほどしたあと、篠竹一三本を入 鍋の中にはあらかじめ丸い金網

り込みを入れて、中の粥をこぼさないように竹を割る。 あわせる。そして、なたで竹の先に切

中稲 なす(下)⑬野菜(中下)であった。 ⑩ぶどう (中)、⑪トマト (上上)、⑪ 小豆 (中上)、⑧柿 (上)、⑨栗 (上)、 として他の竹の粥の量を判定する。平成三一年の判定は①早稲(中)、② (下)、③晩稲(上)④大麦(上)、⑤小麦(上)、⑥大豆(下)、⑦

四分ほどすると四月のコマがよく燃え 用いた占いも行う。長方形の金具の上 から一二の番号が振られた木の台に移 して判定に入る。平成三一年の判定は に燠を敷き詰め、その上に一月から一 一月までがわかるようにコマを置く。 方、同じ篝火前で樫の木のコマを 一〇分ほどですべてのコマを一



写真1 鍋から上げられる篠竹



月:テルであった。ル、七月:半、八月:半、九月:フル、十月:半、十一月:テル、十二正月:テル、二月:テル、三月:半、四月:テル、五月:半、六月:フ正月:テル、二月:半、六月:フ

関示される。 現示される。 現示される。 とともに、部落内の掲示板にも で報告するとともに、部落内の掲示板にも で報告するとともに、部落内の掲示板にも で報告するとともに、部落内の掲示板にも で報告するとともに、部落内の掲示板にも

後に社務所で直会が行われる。いに用いた篠竹、篝火くべられ、行事終了えられ、見学者に振舞われる。そして、占また、鍋に残った粥は塩を入れて味を整また、鍋に残った粥は塩を入れて味を整



写真3 粥占の判定

### 5 参考文献

久下隆史 一九八五「折杉神社の当番規定」

『まつり通信』二九九、まつり同好会

神戸新聞社学芸部 一九九六『兵庫探検 民俗編 復刻版』

神戸新聞社総合出版センター

永戸貞著 一九七四『丹波志』名著出版

『日本民俗大辞典』上 一九九九 吉川弘文館

『日本民俗大辞典』下 二〇〇〇 吉川弘文館

『日本歴史地名大系二九Ⅰ 兵庫県の地名Ⅰ』二○○一 平凡社

渡部 典子

# 一 常勝寺の鬼こそ

院であり、山号は竹林山、本尊は十一面観音である。常勝寺は、兵庫県丹波市山南町谷川の山田川左岸に位置する天台宗寺

る。 ころが、天正三年(一五七五)に丹波に侵入した明智光秀軍の兵火で再 ある。 る。 二町斗登ル所本堂四間四面艮向本尊千手観音十一面仙人ノ持来也」とあ び焼亡し、現存する本堂は棟札から元禄一〇年(一六九七)の建立であ ○一―七○四)の開基と伝え、永保年間(一○八一―八四)に伽藍を焼 に四間四方の本堂が位置し、 つまり法道仙人開基の寺院であり、山裾より二町ほど登ったところ 「丹波志」には、「村東南山手谷ヲ入右ノ山ニ在法道仙人開基山裾ヨリ 槙尾山施福寺 慶長一三年(一六〇八)の「当山縁起」によると、大宝年間 日本歴史地名大系二九の一『兵庫県の地名一』には、次のように (現大阪府和泉市) の浄意によって再興された。と 本尊は法道仙人が持来したと伝えている。 七

た青鬼、赤鬼の計四体がこれに従い本堂を廻る行事であり、平成一六年とされる法道仙人に扮した童子を先頭に、松明・鉾・大刀・錫杖を持っ治するために法道仙人から教えられ始めたと伝えている。常勝寺の開基鬼こそは、常勝寺が観音山中にあったころ、たびたび現れる化け物を退常勝寺では追儺式が行われており、一般的に鬼こそと称されている。

ているのは三代目であるが、常勝寺には二代目の鬼面四面と法道仙人のまた、鬼こそには四面の鬼面と法道仙人面が使用される。現在使用し

(二〇〇四) に丹波市の無形民俗文化財に指定されている。

民俗文化財に指定されている。面、さらに古い鬼面二面が保存されており、昭和四五年(一九七〇)に

### 二特色

となどからも、災いではなく幸いをもたらすものと考えられる。 
まのではなく、目に見えない災厄を追い払ってくれる鬼である。常勝寺の鬼は一である。また、正月から小正月にかけて行われる鬼追いは兵庫県下でいである。また、正月から小正月にかけて行われる鬼追いは兵庫県下では天台宗や真言宗等の寺院や神社で行われるが、その大半の鬼が追われるものではなく、目に見えない災厄を追い払ってくれる鬼追いは兵庫県下でるものではなく、目に見えない災厄を追い払ってくれる鬼追いは兵庫県下でるものではなく、目に見えない災厄を追い払ってくれる鬼追いる鬼追している。 
まの鬼は追われる鬼ではなく、由来や厄払いのために鬼役をつとめることなどからも、災いではなく幸いをもたらすものと考えられる。 
常勝寺の鬼は追われる鬼ではなく、由来や厄払いのために鬼役をつとめることなどからも、災いではなく幸いをもたらすものと考えられる。

を指摘している。
ることを挙げ、こうした伝承が希薄になっていると述べ、所作の簡略化て、村中に潜んでいる災厄を追払う古事に拠るものという」と記していそして、喜多慶治が「法道仙人の化身が火水風雨の四鬼神を引きつれ

ついても報告したい。成十一年の調査報告書(以下、調査報告書と記す)を基に、その変化に成十一年の調査報告書(以下、調査報告書と記す)を基に、その変化に摘に加えて、鬼こそを支える側の変化を実感した。そこで、本稿では平筆者は、平成三一年(二〇一九)の鬼こそ調査において、前掲した指

# 三 実施期間・実施場所

旧正月一二日に実施していたが、明治初年に二月一一日に改められたと現在、二月一一日の昼間に常勝寺の本堂にて行われている。かつては

### 四組織

### (一) 保存会

能性が考えられたことから、保存会を結成するに至ったという。でいば、藤本家は、保存会を結成するに至ったという。現在の当主とその父親はほぼ同じ年代であった。そのため、現在の当主の子がは定かではないが、藤本家は全体の統括、荒木家は鬼こその所作、鬼こそには、藤本家・荒木家・足立家の三家が関わってきた。いつか鬼こそには、藤本家・荒木家・足立家の三家が関わってきた。いつか

る。 となっている。活動は鬼こその練習と本番を含めて年に三日間ほどであが、現在では両家が参加することができなくなり、足立家の当主が中心が、現在では両家が参加することができなくなり、足立家の当主が中心計七名の有志で結成されており、当初は藤本家、荒木家も参加していた保存会は一五年程前に結成された。現在のメンバーは四○~五○代の

# (二) 法道仙人・鬼役

鬼こそは、法道仙人役一人(男児) 鬼こそは、法道仙人役一人(男児) 道仙人・鬼役ともに檀家に限らず、 
一できた。法道仙人のなり手不足が 
一のできた。法道仙人のなり手不足が 
一の授業で鬼こそが取り上げられる。 
法うになり、希望者が増えたという。 
鬼役は厄年の人や希望者が行う。



**写** 1 住職にとのなわれた法道仙人

土曜日・日曜日に、二、三回ほど公民館で練習を行っている。うになってきた。そこで、鬼こそが行われる前月の一月もしくは二月のた人もいた。そのような中で、法道仙人役の男児の父親が鬼役をするよ人手がいないときには同じ人が何回も担当し、なかには一○回ほど行っ

## (三) 常勝寺の檀家

が、現在は住職の子息が行っている。 鐘を叩くのは役員である。また、法螺貝を以前は藤本家が担当していた堂を巡る間には太鼓・法螺貝・鐃・鈴・木魚などが鳴らされる。太鼓・常勝寺の檀家総代は一名、役員五~六名となっている。当日、鬼が本

## 五 鬼こその準備

### 一)松明

あり、 もの(一○○年もの)を使用してつくられている。 代のころ一夜の宿を乞うた旅僧を快く泊めたところ、その僧が鬼こその 松明を奉納するように話し、翌朝姿が消えた。これを常勝寺の本尊の観 きているという。 充ができず、 い根元が適しており、祖父の代には山に入ると伐採されマツの木が多く したものである。材料のコエマツは祖父の代から足立家で保管している 音菩薩のお告げとして、以降毎年松明を奉納するようになったという。 平成三一年の松明は、 松明を準備するのは足立家である。調査報告書によると、同家の先々 その根元を持ち帰り薪の大きさに切り松明をつくっていた。とこ 現在では山奥に入ってマツの木を伐るところから行わなければな 林業関係の方と相談をするが、良いマツの木がない。そのため補 保管しているものを使い続けており、 直系一二四、 長さ三四㎝であり、 コエマツは油分が多 残りが少なくなって 約一日で制作

#### (一) 掛餅

する。
した丸いのし餅で掛餅をつくり、また四角く切り分けた餅を御供え餅とした丸いのし餅で掛餅をつくり、また四角く切り分けた餅を御供え餅と参拝者用の御供分け用ののし餅をつくる。そして、当日の朝、固く乾か常勝寺の檀家総代や役員たちによって、掛餅用の丸いのし餅二枚と、

掛餅は、掛木の上に、丸いのし餅、その上にウラジロ四枚を置く。これりラジロ、フジツルは山で自生しているか不明であるが同じ物を使い続ある木) 二本は、いつから使用しているか不明であるが同じ物を使い続ある木) 二本は、いつから使用しているか不明であるが同じ物を使い続める木) 二本は、いつから使用しているか不明であるが同じ物を使い続いる・また、餅を挟む割竹は状態を見て、新調している。そして、ウラジロ、フジツルは山で自生しているものを、毎年採ってくる。これりラジロ、フジツルは山で自生しているものを、毎年採ってくる。これら、当様は、掛木の上に、丸いのし餅、その上にウラジロ四枚を置く。こ掛餅は、掛木の上に、丸いのし餅、その上にウラジロ四枚を置く。こ

## (三) 野菜・米・小餅

御供え用の小餅は足付き膳に盛り付けられる。用意をしている。大根三本・にんじん二本、檀家が持ち寄った米一升、野菜は荒木家が担当していたが、現在では足立家が知り合いに依頼し

べられる。 
・大刀・錫杖、法道仙人面と法道仙人が持つ御幣のついた杖が並餅がかけられ、本尊前には鬼こそに使われる四つの鬼面と鬼の持ち物で上に置かれ、外陣に供えられる。そして、内陣にある本尊厨子前には掛上に置かれ、外陣に供えられる。そして、内陣にある本尊厨子前には掛準備物の用意ができると本堂に運び入れ、供えられる。野菜、米、小準備物の用意ができると本堂に運び入れ、供えられる。野菜、米、小

### (四) 事前練習

を入れたもの)、鉾・大刀・錫杖の実物を持って練習を行う。一人一人の午前九時すぎから装束や鬼の面はつけずに、松明に見立てたボトル(水

適宜、所作の注意点を鬼役に伝えていく。 足踏みのスピードや歩幅、立ち位置などを確認する。保存会メンバーが

### (五) 着替え

袖の着物・袴を着用し、同色の足袋・草履を履く。が世話役として手伝う。松明持・刀持は柿色、鉾持・錫杖持は緑色の筒正午すぎになると内陣の端で鬼役の着替えを行う。保存会のメンバー

も同様であった。
も同様であった。
大まかに結んだままにしているとあるが、現在そのままにして収納している。調査報告書では、ヒボの巻き方を覚えてき付けていく。鬼のヒボは白晒で作られているが、ヒボの主な結び目を 着物と袴の上から、鬼のヒボ(ヒモ)と呼ばれる白布を体・手足に巻

では法道仙人をつとめた男児が草履を持ち帰っていないという。がいなくなってしまい、新調できず困るようになった。そのため、現在かし、二〇年程前から鬼・法道仙人が履く草履をつくることができる人には、法道仙人役をつとめた印として御幣と草履を持ち帰るとある。して、茶褐色に塗られた面をつけ、御幣のついた杖を持つ。調査報告書また、法道仙人は水色の上衣に茶色の平袴を着用し、草履を履く。そまた、法道仙人をつとめた男児が草履を持ち帰っていないという。

### 六 鬼こその所作

ことを指摘している。 ギィと音をたてていたとある。 員たちによる鳴り物とともに、 陣での三巡目で火供え、四巡目で火合わせを行った後、 年(一九八九)の久下隆史の報告を挙げ、 合わせ、外縁の三巡目で松明投げが行われる。調査報告書では、平成元 外縁を一巡する。 ていない。 をしていた。ところが前述したように二巡となり、現在でも同様である。 (赤)・槍持(青)・刀持(赤)・錫杖持(青) が内陣を一巡、外陣を一巡 午後一時になると鬼こそが始まる。住職に伴われた法道仙人、 さらに、調査報告書には鬼役が本堂を進む間には、僧侶や常勝寺の役 内陣の一巡目で餅切り、 まず外陣で一巡し、内陣での二巡目に餅切り、 しかし、現在では人手不足により行われ 後戸を開けたり閉めたりすることでギィ 四巡が二巡に省略されている 外陣での二巡目で火供え・火 外縁で松明投げ 松明

### (一) 足踏み

動作を繰り返す。 と二回踏む。次いで左足を前に出し 回踏み、そして前の右足をトントン ムを刻むことになる。 に打ち付けて進むため、 右足を一回、 前に出し、後ろの左足をその場で一 行いながら進んでいく。 鬼はいずれも次の足踏みの所作を 左足を二回踏むという また、 右足を一歩 錫杖は地面 定のリズ





餅切り 写真2

四

松明投げ

役はお互いの間隔が揃うように足踏みをして進んでいく。そして、外縁

内陣に下りて後戸から外へ出て外陣に上がる。このときに松明を二本

外縁では四鬼が一直接に揃っての動きとなるため、

目に取り替える。

本目の松明も鬼こそ終了後、見物客に分けられる。

端に来ると松明持が松明を投げ、

これを見物客が取り合う。また、一

陣を右回りに進む。 が一打されたあと、 道仙人役が面をつけ、各々持ち物を手に待機する。そして、合図の太鼓 法道仙人、松明持、 本堂で住職による大般若経転読の間、 住職が灯明から松明に火を移す。 槍持、 刀持、 錫杖持の順に本尊が安置されている内 内陣で準備をしていた鬼役・ 住職に先導された

槍持と刀持が本尊に向かって向き直り、 れぞれに掛餅を三回切る真似をする。 内陣を回って一巡目に本尊正面(厨子)前に来た時にいったん止まる。 これを「餅切り」という。 右足を一歩前に出して構え、そ

# (三) 火供え・火合わせ

いう。 って、 と槍を三回突き出す。これを「火供 明持と槍持が本尊に向かって、松明 巡目で再び本尊前に来たときに、松 松明と鉾をそれぞれ交差させるよう え」という。そして、互いに向き合 子裏を回って外陣に上がる。この二 に突き出す。これを「火合わせ」と 餅切りの後、 この所作を三度繰り返す。 右足を一歩前に出して構え、 再び内陣を進み、 厨



#### 写真3 火合わせ

世話人などに御供えとして切り分けて配られる。また、掛餅は鬼役や鬼こそ終了後、見物客へ御供えの餅が配られる。また、掛餅は鬼役やかるため、それぞれ一本が保つことができる限界の長さであるという。松明は内陣・外陣での計二巡と、外縁での一巡で同じくらい時間がか

## 七 参考文献

久下隆史 一九八九「常勝寺の鬼追―兵庫県氷上郡山南町谷川―」

『まつり通信』三三六

喜多慶治昭 一九七七『兵庫県民俗芸能誌』錦正社

『日本歴史地名大系二九Ⅰ 兵庫県の地名Ⅰ』二〇〇一 平凡社

永戸貞 一九七四『丹波志』名著出版

西尾嘉美 一九九九

『氷上郡民俗芸能調査 常勝寺・鬼こそ 佐野式三番叟』

氷上郡教育委員会

氷上郡教育委員会 一九七九『氷上郡の文化財』

# 谷川高座神社の例祭

久下 隆史

# 一 谷川高座神社の概要

### (一)高座神社

れた。 太田、 天火明命、三殿に建田背命、 ケ村をさす。 久下地区六社を祀っている。 の氏神である。上久下、 丹波市山南町谷川字式垣内に鎮座する高座神社は、上久下、 金屋、 谷川、 祭神は、 岡本、 主神(第一殿)を高倉下命とし、二殿に経津主命 久下地区は、畑内、笹場、 玉巻、 平成三〇年五月に国の重要文化財に指定さ 比売命、四殿に久下地区一四社、 奥野々、長野、 大谷、 青田、下滝、 大河、 五殿に上 池谷一五 久下地区 上瀧、

# (二)氏子地域の歴史的背景

要作郷の地頭久下氏が相伝していた。 要作郷の地頭久下氏が相伝していた。 要作郷の地頭久下氏が相伝していた。 東作郷の地頭久下氏が相伝していた。 東作郷の地頭久下氏が相伝していた。 東作郷の地頭久下氏が相伝していた。 東作郷の地頭久下氏が相伝していた。

波志』には弘治三年(一五五七)九月廿八日地が現在も金屋に残っている。前出の『丹され、神社もこの地に鎮座していた。旧社この、久下氏の館は、金屋村にあったと



写真1 高座神社

今も、オトウワタシの席では金屋が上座に座っている。時モ右の由緒ヲ以第一森氏上座次ニ久下氏ノ党ト定ム古例ナリ」とある。に金屋村の森丹後守、玉巻村の久下氏が社殿を修復したことで「立合ノ

# 実施期間・実施場所

#### (一)祭日

高座神社の例祭は、旧暦の九月八日・九日であったが、明治以降一○ 高座神社の例祭は、旧暦の九月八日・九日になった。一○月一○」日が体育の日になると、祭日もその日に移行した。平成一四年(二○○二)から一○月第二月曜日に変更した。調査を行った平成三○年は一○月七日と八日に実施された。例祭は、高座神社の例祭は、旧暦の九月八日・九日であったが、明治以降一○

# (二) 宵宮 (オトウワタシ)

所の座敷で直会が行われ、その席でトウワタシがある。閉扉、宮司一拝の順に行われる。一一時過ぎに神事が終了すると、社務前に座る。神事は、修祓、宮司一杯、開扉、宮司祝詞奏上、玉串奉奠・左右に自治会長、中央に新旧トウニンが座につき、氏子総代四名が少しを持たが出席して宮司と袮宜によって神事が行われる。神事には、拝殿子総代の出の宵宮は、一○時三○分ごろから氏子各村の自治会長と氏

の席は特に定まっていない。
宮司と袮宜、氏子総代、新旧トウニンと金屋の自治会長が座る。その他わる。机の上には二重の折と餅二個が置かれている。席順は、上座に一直会は、座敷の下手でトウニンが出迎え、各自治会長が長机の席に座

者に挨拶をする。席に着くとトウニンを務める村の者(給仕人)がお茶を座敷に上がる下手側には、接待をするトウニン二人が座り、席に着く

る。出すずの挨拶、氏子総代の挨拶が終わると、お茶を引き、酒席にな出す。神主の挨拶、氏子総代の挨拶が終わると、お茶を引き、酒席にな

る。 ウ箱の中には、 引き続き新トウニンから新たにオトウを受ける挨拶をする。これで、 並び、まず旧トウニンからオトウニンを務めたことに対する挨拶があり、 タシが済むと、 て盃を受ける。 にかかげ、盃を受ける。 新たに受ける新トウニン二人が座る。 トウワタシはすべて終わる。 コ 一二時過ぎから、座敷の中央で新・旧トウニンのオトウワタシがあ 謡曲 字の中央の上座側にオトウを渡す旧トウニン二人が座り、 「高砂」の謡の中で、 社務所入口に旧トウニン二人、新トウニン二人が二列に この盃ごとが済むとオトウ箱と盃を三方にもどす。 オトウ受け渡し簿や本殿のカギが入っている。 オトウ箱を受け取った新トウニンは箱をかかげ 旧トウニンが引き継ぎのオトウ箱を目上 神主がその間に座って盃ごとをす オトウワ 下座側に オト オ

オトウの順番は、金屋・山崎一谷川一玉巻・岡本・長野一池谷・大谷・

下滝ー谷川になっている。平成一八年は金奥野々-大河・畑内-太田-青田・笹場・

区長とあり、その費用は氏子から負担する 関する必要なる事項」として、 ウヤが正月や例祭の準備などをおこなう。 われた。このオトウワタシ以後、 屋・山崎から谷川の間でオトウワタシが行 和七年の谷川区の記録には 一二人が出ている。 各字区長、 久下・上久下村長、 谷川、 その他、 太田、 神馬一頭、 上滝は正副 「御当番に 新しいト 神社世話 御当客と



写真2 オトウワタシ

は給仕人五人、雇人一人とあり、神馬を除いて、現在と大きく変わってとある。準備や案内をオトウが行っていたことが分かる。オトウの負担

## (三)本宮(神幸祭

る。 二日目の本宮の神事は神幸祭とよばれ、神社からお旅所のある谷川コ こ日目の本宮の神事は神幸祭とよばれ、神社からお旅所のある谷川コ る。

事が行われる。

・
ウー・
・
で
の神輿蔵から出し拝殿の前に据えられてい

大太鼓は宵宮舁き出しあと夕刻に社務所前に移している。

神輿は境内

だけになっている。子ども太鼓は、 とを大太鼓が続く。 本の白幣、 輿に移されたあと、神輿、 子などが参加する。 行に責任を持つ高座会、 神事には、自治会長、 今は役員と白幣、 谷川村七ケ村の氏神の金幣のあ 宮司によりご神体が神 以前は神器なども出て 大太鼓に乗る乗り 大太鼓の管理、 氏子総代、 金幣が供奉する 神社か 巡



写真3 神幸に出る神輿

ら直接お旅所に向かって巡行する。

谷川 から \ \ \ る。 出 小 田 7 のちの ば 1 神幸の 垣 . る。 ] |裕司氏に作成していただいた地図があるので参考にしてもら 神 典道 ス 務所)のお旅所に向 んは、 コ コ と太鼓道に分かれ、 ] 平成 スは神社付近までは同一であるが、 スは高座神社から十一区の公民館まで行き、 一二年に刊行された『谷川の大太鼓』 かう。 それぞれ谷川コミユニティ そのコースについては、 常勝寺へ に次のように 高座会代 セン (T) 小 道の 休 タ 止 分岐 *\*\ 表 を 间 た

(帰着一五時三○分) →一区→裏町筋→谷川コミセン→七区の太鼓道→高座神社興…(当日)高座神社→吹屋道→谷川コミセン(昼食)→六区→谷川町筋

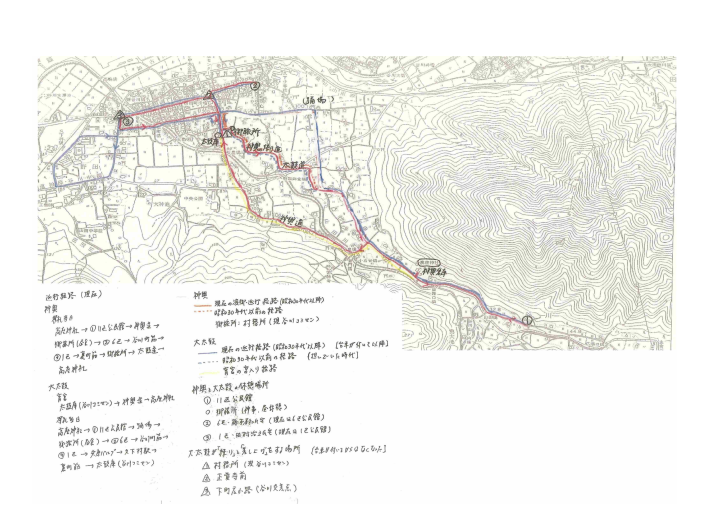
神

大太鼓…(宵宮)谷川コミセン→六区→町筋→一区→裏町筋→十区→神社

当 日 高 座 町 神社 [筋→  $\dot{+}$ 区 →熊野神社→ X |公民館 **強**場 久下村駅→裏町 筋 浴川 コ 筋→谷川コミ 3 セ シ→六 区  $\downarrow$ 

ン(帰着一五時三〇分)

神輿 午後は、神輿に大太鼓が供奉して六区の藤本孝和氏宅で休憩をとったが、 げをしていたが、 囃しに合せて大太鼓はセン などを納め、 0 後 道も太鼓道も道路事情などで、随時変化しているようである。 前に置き、 時前に谷川コミユニティセンターにあるお旅所に着くと、 神輿をお旅所 その北 台車を着けて以後しなくなった。 側に子ども太鼓を置いて、 ター の神社前に大太鼓を谷川 前の広場で練をし、 各 お旅所に白幣と金幣 シデの合図で差し上 地区で昼食をとる。 コミユニティセンタ 祇 康



田村治之氏宅で休憩するのが習わしであったが 現在は六区の公民館を使用している。 六区から谷川町筋を行き、 現在は 区の公民館 区  $\mathcal{O}$ 

水引幕を垂らす。

の布団屋根を水切りと繁垂木で受けその下四方に狭間をはめ込み、

高欄の下には太鼓を固定する泥台を取り付け、

屋根

利用している。

練と差し上げは、

町筋の正覚

久下村駅を経て裏町筋を通って太鼓庫のある 神社に帰る。大太鼓は一区から兵庫パルプ、 裏町筋、 を着けて以後はしていない。 寺前と西の下 谷川コミユニティセンターまで戻る。 お旅所を経て太鼓道を利用して高座 ・町広小路でもしていたが、 一区から神輿は 台車

からなかった。 を利用する理由 休憩する六区の藤本氏宅と一区の田村氏 [を聞い たが、 明確な理由は分 宅



神社に持ち寄る金弊

上町、

奥地区から前後二人ずつ四人が出る。

四手は、

第

一次世界大戦以

中 町 刺繍されている。

大屋台には太鼓の運行に指示をする四手(シデ)を持つ者が下町、

ている。

旧水引幕にも三国志演義の諸葛孔明、

狭間は三国志演義や九尾の狐、

源平合戦を題材にしたものが彫刻され

劉備玄徳、

関羽、

張飛が

四隅には昼提灯を下げる。

前はキズキでつくられていたが、

戦後は柾目の木を削ったものを赤と緑

写真4

好会」が一時大太鼓を管理運用し、 平成六年には、青年や青年団活動経験者を中心とした 平

成一一年に大太鼓の管理と巡行を目的

とする高座会が誕生した。

め、

祭礼には常勝寺から和太鼓と昼提灯を借りていた。

平成一一年に大

奥谷川の大太鼓を常勝寺に買ってもらったという。

太鼓の修理が終わった時に、

保有していたが、

(四)大太鼓

面に売却し、

世の谷川地区は里谷川と奥谷川に分かれていた。大太鼓もそれぞれ一台

大正末期に二基の大太鼓の内、

里谷川の一

基を播州

方

そのた

谷川地区の神幸祭の楽しみは大太鼓と子ども太鼓の巡行であろう。

近

団員が激減し、

平成四年から谷川区役員の手で巡行するようになっ

「山南ふるさと愛

大太鼓の管理運行は青年団の役割であったが、

昭和四〇年代には青年

ている。

に染めて作るようになった、今は市販のポリプロピレンテープを使用

磨の中北

部に分布してい

る。

太鼓蔵に保管され

ていた水引幕を入

'n

|庄町 た箱 西播

この屋根の屋台は、

東播磨から いわゆる四

隅

が

喜多から購入したと推測されている。

(水引箱)や狭間の箱に喜多村という記入があることから西脇市黒田

はねあがる反り屋根型屋台になる。

コミユニティセンター西の太鼓蔵で一括して保管することとなった。

谷川区と常勝寺との間で合意が整い、

谷川

谷川地区の大太鼓の特色は布団屋根型屋台であるが、

高く上げる差し上げがされた。 きくゆする練や手を伸ばして大太鼓を お旅所などで、祇園囃子に合わせて大 立棒と横棒で担いでいた。 ているが、青年団員が減少するまでは、 大太鼓は、現在は車輪をつけて引い したがって

・ツに白い腰巻を兵児帯で絞めていた。 手は、 豆絞りの手拭 白い長袖



写真5 お旅所に集結した大太鼓と子 ども太鼓

を出している 当して以後、 運動靴に代わった時もあった。 履物は地下足袋を使用するが、 元の姿に戻した。 一時、 現在は、各自治会から四・五名の舁き手 平成六年に 白い長袖シャツに白いトレパンと 「山南ふるさと愛好会」 が担

四〇年代から写真のような家紋などの入った であった。 ことがある。各区から一人ずつ一一人が出ていたが、 なっている。長男を乗せるという時代もあったが、 大太鼓の乗り子は、 衣装も絹の白い鉢巻きのほかは、 小学校一年生までであったが、 普通の着物を着たが、 少子化で女子も乗る 平成一八年は三人 今は二年生までに 昭和

ていた。

社に近接してあった。この寺は比叡山延暦寺末の天台宗で社僧が居住し

京町奉行所まで持ち込まれている。

神宮寺は、高座山神宮寺といい、

トウの座席順と、高座神社の土砂除去、神宮寺の座席を巡る争いであり、

太田村は出てくるが、その他の村名は出ていない。この争論は、

以降の争論を取りまとめた文書にも、

争論の対象となる金屋、

玉巻、

金屋が所有する、天保八年(一八三七)に、寛永年間(一六二四~一六四三) 上久下地区の阿草と北太田が氏子でないが、その理由は明らかではない。

が、 乗り子を地面におろさないということであっ 着物に代わっていった。今は厳しく言わない を着けて父親の肩車で神社に向かっていた。 乗り子は朝風呂に入って化粧をし、衣装

ほどしている。 太鼓の練習は 週 間毎日、 太鼓倉で一 時 間

るのは、昭和三〇年ごろからという。 大太鼓のほかに、 子ども太鼓が各区から出

大太鼓については、 藤本幸男氏がまとめ

れた『谷川の大太鼓』を参考にした。



## 写真6

祭礼初日のオトウワタシは、

作郷時代の祭礼の遺風と考えられる。

村が氏子を外れた時期等については明確ではない。このようなことから、

近世の改変を受けていることと思うが、

村とあるので、大河村を通じて祭礼と関係していたと考えられる。

阿草村も含まれている。北太田は「大河村支北太田」とあり大河村の支

市嶋村、池ノ谷村、大河村、

「久下谷」として谷川村、

『丹波志』には「一三ケ惣神」と出ている。この一三ケ村は、

山崎村、金屋村、岡本村、北嶋村、

玉巻村、

同書に

太田村、下滝村、上滝村、

阿草村とあり、

大太鼓、シデが先導する

# (二)近世的な神幸祭

たが、近世以降の谷川村七組の氏神の金幣が高座神社に集まること、 る。前出の『丹波志』には、 村の氏神の祭礼をしており、 っている。 所ナリ」とある。なぜ、 地区の白幣が神輿に供奉することなどから谷川地区の祭礼のようにな 神幸祭は、谷川十一区で行われる。この日は、谷川を除く氏子各村は 谷川地区が神幸祭をするのか理由は聞けなか 「久下惣村産神有所ニテ当谷ノ本村ト見ユ その流れの一つとして谷川地区の祭礼があ ル

#### Ξ 特色

# (一)中世的な氏子区域

 $\mathcal{O}$ 地区は中世に栗作郷と呼ばれていたことはすでに報告している。現在、 一座神社の氏子は上久下、 久下地区の一五ケ村で構成されている。

五七九)の久下重治遺言状である。この遺言状は、明智光秀の丹波攻略に区に残っている、谷川村と高座神社の関係を示す古文書が、天正七年(一神幸祭を谷川地区が行うのは、近世以降のことと考えられる。金屋地

高座神社の対応を示したものである。そ高座神社の対応を示したものである。その中で「此度我討死せハ誰か奉守護、町の中で「此度我討死せハ誰か奉守護、町の意図するところは、高座神社と谷川村が守護するように言っている。この文書が守護するように言っている。この文書が守護するように言っている。この文書が守護するように言っている。この文書が守護するように言っている。この文書が守護するところは、高座神社と谷川村と深いつなの関係を示すもので、谷川村と深いつながりを持つ神幸祭を裏付ける目的を持つおいて明智側に討たれた場合の、祈願所おいて明智側に討たれた場合の、祈願所おいて明智側に討たれた場合の、祈願所おいて明智側に討たれた場合の、祈願所おいて明智側に討たれた場合の、祈願所おいて明智側に討たれた場合の、祈願所おいて明智側に対している。



写真7 乗り手と舁手

のであろう。ている。懲り文書は、おそらく、祭礼の再編された近世に作成されたも

る。 ウと谷川地区を母体とする近世的な神幸祭を残す貴重な祭礼になっていウと谷川地区を母体とする近世的な神幸祭を残す貴重な祭礼になっていこのように、高座神社の祭礼は、中世荘園の祭祀圏を背景とするオト

## 四 参考文献

山南町史編纂委員会 一九九八『山南町誌』 山南町久下村誌編纂委員会 一九五七『久下村誌』 久下村誌編纂委員会藤本幸男編 二〇〇三『高座神社の神輿』 高座神社氏子総代会高座会編 二〇〇二『谷川の大太鼓』 谷川区・高座会

久下 正史

#### 一名称

#### イノコ

### 二特色

豊作を祝っておこなわれる行事である。

地区の栗栖野などである。北部の西紀地区の栗柄・倉本、市中部の城南地区の谷山、市南部の古市福住上・福住下、市西部の味間地区の大沢・中野・味間南・味間北、市る。市東部の村雲地区の草ノ上・山田・向井、福住地区の下原山・川原・丹波篠山市域(旧多紀郡域)では、イノコの行事が一五地区に見られ

- ソト(畐EL・畐EK、てマ)、フラデッポカ(SL)・FR(未引河・れ以外の地区では、一一月の最初か二番目の亥の日に行われている。- 味間地区のイノコは、一一月二三日の勤労感謝の日に行われるが、そ

イノコの歌は、福住上では、

えて祝いましょ/そら ポンペラポン ポンペラポン/も一つおまイノコロモチ祝いましょ/金がわく世のじんよめさん/御神酒を供

というようなものである。川原も同様である。谷山では、けに祝いましょ/そら「ポンペラポン」ポンペラポン

どいて/お神酒を供えて祝いましょ/ポンポラポン(ポンポラポン)亥の子の餅祝いましょ/一つや二つじゃ足りません/蔵に千石積ん

といったものである。来栖野は、

/もひとつおまけにポンポラポン

というように数え歌となっている。
つても/口にいらん/もう一つおまけ/ガンザイっても/口にいらん/もう一つおまけ/ガつ が高建てて/十でどっさり納めた/踊りの餅搗き杵の音/耳にい六つ無病息災に/七つ何事ないように/八つ屋敷ひろげて/九つ二/三で酒つくって/四で世の中良いように/五ついつもの公徳に/イノコの餅搗き祝いましょ/一に俵踏まいて/二でにっこり笑って

ここでは、味間地区の内、味間南・味間北の事例を報告する。

## 三 歴史と概要

藁ヲ東ネテ地ヲ打チ歌ヲ唱ヘツツ各戸ヲ廻ル 旧十月亥ノ日ハヰノコトテ餅ヲ搗キ、村ノ子供ハ家々ノ門前ニテ夜辻広三郎編『多紀郡誌』(私立多紀郡教育会、一九一一年)には、

広く行われていたと推測される。と記されているのが古い記録であろう。農村の行事として、現在よりも

が共通している。祝いましょ」「ポンペラポン」あるいは「ポンポラポン」といったかけ声祝いましょ」「ポンペラポン」あるいは「ポンポラポン」といったかけ声福住地区から城南地区(旧篠山町域)までの歌には、「お神酒を供えて

音/耳にいっても/口にいらん」「隣の餅搗く杵の音/耳にいっても/口一方で、味間地区や古市地区(旧丹南町域)では、「踊りの餅搗き杵の

いらん」といった部分が共通している。

るようである。今後、 丹波篠山市域のイノコの歌の詞章は、少なくとも二つに大きく分かれ 他地区の調査が求められるところである。

#### 四 組織

応じて分配する。中学三年生は、「大きく貰う特権」がある。 まり、中学三年生の男子が指揮をとり地区の家々から得たお金を学年に て分担する家を廻っていく。全ての家を回り終えると味間南公民館に集 おこなう。午後六時頃、 味間南では、中学三年生から小学一年生までの子どもは全て参加して 味間南公民館に集合し、数人の班ごとに分かれ

体性に任されている。 お金の分配には、保護者も付き添うが、口出しはしない。子どもの主

保護者を集め、みんなで作っている。 イノコに使うキネは、当日の午前中に老人会が主になって、子どもと

# 五 祭り・行事の内容(衣裳・付属する行事等

味間南では、 勤労感謝の日の夕刻、 村

の家々を回り、玄関先で、

祝いましょ/隣の餅つき杵の音/み んなで楽しく祝いましょ イノコロモチ祝いましょ/千石俵で

子ども達にご祝儀を与える。ご祝儀を年 る藁棒を、地面に打ち付ける。玄関先で という歌ではやしながら、キネと呼ばれ イノコの歌が聞こえると、 家人が迎え、



写真1 「玄関先でキネを打ち付ける」

長者が受け取ると、次の家へと回っていく。

味間南の歌は、ある時期、学校の先生が変えたものだという。もとは、 イノコロモチ祝いましょ/千石俵で祝いましょ/隣の餅搗く杵の音 /耳にいっても/口いらん/まけとけー/まけとけ

というものであった。

込みご飯や、栗ご飯をつくって食べるところもある 家によっては、イノコの日に餅をつき、神さん、仏さんに供え、炊き

ら捨てるという。 キネは、イノコの終わった後、倉庫などに置いておき、一年ほどした

歌われる。 味間南の隣村の味間北では、次のように

かんと申しましょ/隣で餅搗く杵の音 イノコロモチ祝いましょ/搗いても搗 ノまけとけ /耳いっても/口いらん/まけとけ

となって地区内の全ての家を回っていく。 味間北では、地区の子ども達全員が一団



写真2

「キネ」

#### 六 参考文献

篠山市教育委員会編 二〇一一『篠山市歴史文化基本構想 (資料編)』

篠山市教育委員会

久下正史 二〇〇九「福住地区の民俗 『篠山市福住地区伝統的建造物群保存対策調査報告書』

篠山市教育委員会

#### 一 名 称

れる曳山をホコヤマ(鉾山。以下、鉾山と表記)という。黒岡春日神社の秋祭り(春日祭り)に篠山城下の町人町から曳き出さ

### 二特色

三年 明六年 鉾山は、 県内の祭礼において、 確なものでは、波々伯部神社で延享二年(一七二五)、川原住吉神社で天 成立と密接に関わった形で明確にできる。黒岡春日神社の鉾山は、 春日神社と同様の形態をした曳山が出る。この中でも、 宮佐々婆神社の畑祭り、 丹波篠山市域の川原住吉神社の八朔祭り、 丹波篠山市域 して半世紀以上遡る。 此山は、 (一六六三) (一七八六) 他の鉾山よりも規模が一回り大きく、その起源も近世の祭礼の 京の祇園祭の山鉾を小型にしたような形態をしている。 (旧多紀郡域) だけに見ることができる。代表的なものに の三笠山が最初である。 が曳山の最初とされており、 京の祇園祭の山鉾に類似した曳山を出す祭礼は、 味間奥二村神社の秋祭りなどがあげられ、 丹波篠山市内で建造時期の明 波々伯部神社の祇園祭り、 他の神社の曳山と比較 黒岡春日神社 寛文 黒岡 兵庫 畑

などの京の絵師に依頼されているといったように、京の文化の影響を強 は、 である北観音山の水引と見送りを譲り受けている。また、 安永八年 鉾山は近世から近代にかけて何度も修理・再建がおこなわれているが、 華溪 (一七七九) 猩 々山、 の猩々山再建の際には、 安政六年 [一八五九])、 京の祇園祭の山鉾の一つ 岸岱・岸礼 懸装品の下絵 (諫鼓山)

久下

正史

## 三 歴史と概要

黒岡春日神社の祭礼は、承応三年(一六五四)、藩主松平康信の子松平神として、藩主をはじめ、藩士、町人の篤い信仰を受けた。して、慶長一六年(一六一一)に現在地に遷座している。篠山城下の氏黒岡春日神社は、現在の篠山城の地に鎮座していた。篠山城築城に際

次建造が進んでいる。 
黒岡春日神社の祭礼は、承応三年(一六九〇)に呉服町の吹切山など順町の猩々山(町の寄進)、元禄三年(一六九〇)に呉服町の吹切山など順連信(後に藩主)からの下賜銀を用いて町方が神輿を建立したことには典信(後に藩主)からの下賜銀を用いて町方が神輿を建立したことには黒岡春日神社の祭礼は、承応三年(一六五四)、藩主松平康信の子松平黒岡春日神社の祭礼は、承応三年(一六五四)、藩主松平康信の子松平黒岡春日神社の祭礼は、承応三年(一六五四)、藩主松平康信の子松平黒岡春日神社の祭礼は、承応三年(一六五四)、藩主松平康信の子松平黒岡春日神社の祭礼は、承応三年(一六五四)、藩主松平康信の子松平黒岡春日神社の祭礼は、承応三年(一六五四)、藩主松平康信の子松平黒岡春日神社の祭礼は、承応三年(一六五四)、藩主松平康信の子松平

た。

「たって文化一○年(一八一三)には、子どもや女性による竹出ており、下って文化一○年(一八一三)には、子どもや女性による竹出ており、下って文化一○年(一八一三)には、子どもや女性による竹二階町より猩々、山姥、鬼、唐人、武者などの仮装、蛇の造り物などが上世の祭礼には、鉾山だけでなく、風流も見られた。元禄期には、上

町まで東西に巡行するようになった。また、風流は宵宮に練り込むようる経路である。行列から切り離された鉾山は、町人町を上河原町から西になる。行列の経路は、近世同様に篠山城を中心として、城下を一周すたが、明治一○年代より神官による祭礼改革が進められた。明治二○年近世は、風流・鉾山・御道具・神輿が一体となって行列を構成してい

| 氏子地区名             |      | 鉾山  | 太鼓御輿     | 神輿運行 | 神輿曳き手 |
|-------------------|------|-----|----------|------|-------|
|                   | 黒岡   |     |          | 一番神輿 | 一番御輿  |
| 上町                | 上河原町 | 三笠山 | 三笠       | 三番神輿 |       |
|                   | 下河原町 | 鳳凰山 | 鳳凰       |      |       |
|                   | 小川町  |     |          |      |       |
|                   | 上立町  | 孔雀山 | 孔雀・高砂    |      |       |
|                   | 下立町  | 高砂山 |          |      |       |
| 下町                | 呉服町  | 劔鉾山 | 劔鉾・猩々・諌鼓 | 四番神輿 |       |
|                   | 上二階町 | 猩々山 |          |      |       |
|                   | 下二階町 | 諌鼓山 |          |      |       |
|                   | 魚屋町  | 蘇鉄山 | 蘇鉄・鏡     |      |       |
|                   | 西町   | 鏡山  |          |      |       |
| 新町                | 東新町  |     | あづま      | 二番神輿 | 二番神輿  |
|                   | 南新町  |     | 南風       |      |       |
|                   | 西新町  |     |          |      | 三番御輿  |
|                   | 北新町  |     |          |      |       |
|                   | 乾新町  |     | いぬい      |      | 四番御輿  |
|                   | 山内町  |     |          |      |       |
| 町でた町紫準はっ構る子黒へ四な基れ |      |     |          |      |       |

町・新町は表に示一 である。上町・下

い、士族町は新町

に改められた。こ なっている。

#### 組織

明にわかれる。ま 黒岡春日神社の氏 黒岡春日神社の氏 は京(=東)を基 は京(=東)を基 は京(三東)を基

した町からなっている。

町の区分をこえたつながりの中で運行がなされる。手によって舁き出される。太鼓御輿は、それぞれに会が作られており、になっている。また、祭りの「賑やかし」として太鼓御輿が若者たちの町人町から九基の鉾山が出されるが、鉾山とそれを出す町は表のよう

また、四社の神輿は、黒岡・上町・下町・新町によって運行が担われ

ている。

翌日に前年の大年番から「御道具」を引き継ぎ、一年間管理する。計や役割の割り振りや管理などを担っている。また、大年番は、祭りの番は、鉾山を出す町が一年交替で引き継いでいく。大年番は、祭りの会(二)大年番 その年の祭りを担当するのが「大年番」である。大年

する。持者が続き、それを各町から一~三名選出された「警備責任者」が警備導をおこない、それに「御道具」を捧持する「供奉員」・町総代・町標奉(三)運行に関する役割 行列については、「行列大警固」が行列の先

れる。神輿を曳く子どもは各新町の子どもだからである。れぞれの神輿に「神輿警固」「神輿責任者」「神輿先曳責任者」がつき、れぞれの神輿に「神輿警固」「神輿責任者」「神輿先曳責任者」がつき、神輿は、「神輿大警固」が神輿の運行を差配し、一番から四番までのそれる。神輿を曳く子どもは各新町の子どもだからである。

を差配する。それぞれの鉾山には、それぞれの町から五人から一一人のの鉾山大警固は、裃姿で上町・下町の鉾山の先頭に立って、全体の運行鉾山は、上町・下町から「鉾山大警固」一名が選ばれる。上町・下町

:山警固」が付く。その中の「警固長\_

負う。 は、 太鼓御輿と観客の間に入ってけがのない ように管理をおこなう。 し大年番」がおこなう。各太鼓御輿には 「太鼓みこし年番」「太鼓みこし警固」が 太鼓御輿は、 警固は、 年番は、 の鉾山の運行を指示する 太鼓御輿の運行の責任を 太鼓御輿の運行の際に、 全体の統括を「太鼓みこ



#### 「西町から春日神社へ向かう鉾山」

## 五

# 祭り・行事の内容 (衣裳・付属する行事等)

ある。 て回っていたという。 かつては、子ども達が、「おっちゃん山曳いてー」と町内を声をかけ 鉾山の宮入と巡行 飾り付けはせず、 乗り子が乗り込んで囃子を囃し、 宵山前日に、最後の練習として曳き初めが 町内だけを曳

宵宮の朝、 鉾山の飾り付けが行われる。

こなう。 後七時過ぎに、下町の鏡山からそれぞれの町へ帰って行く。 山と合流し、その後、午後六時に三笠山が西町を出発し、  $\mathcal{O}$ 時前に西町に向かって出発する。下町の鉾山は、 後四時過ぎに出発する。上町の鉾山は、 鏡山に合流するよう定められている。 夕刻より、 宮入後、 鉾山と太鼓御輿の宮入が行われる。 鉾山は尊宝寺前に集合し、 上町の鉾山は、 尊宝寺前の門前橋で合流し、 河原町に入る。 上河原町の三笠山 午後五時半までに西 西町で下町 順次宮入をお その後、 が午 五.

筋で休憩を行うか、上町が下町の西町に揃った後、 入を行う年であった。その例をみておこう。 で休憩を行うかが交互になされる。二〇一八年は、 本宮では、 毎年下町が上町の河原町に揃った後、 宮入を行い、 下町に揃った後、 宮入を行い、 呉服

が 三笠山から出発し、 出発し一一時までに西町で全ての鉾山が揃う。 挨拶を行う。上町は前日同様尊宝寺前の門前橋に一旦集結し、その後、 \*揃い、 Ŧī. ○時前に三笠山が出発する。本宮では、 時から鏡山を先頭に順次帰路につく。 休憩する。 その後、 宮入をおこなう。宮入を行うと呉服町で全ての鉾山 一四時前に上河原町へ全ての鉾山が入り、 各鉾山が出会うと、役員が その後、 一一時十五分に

下旬、

秋祭りの打ち合わせ会が、総代と氏子総代が集まっておこなわれ

各町への割り当て金が決定し、

八月

秋祭りに

書

いては、二月下旬に予算会があり、

御道具を引き継ぐ。一一月末に会計の引き継ぎを受ける。この時に、

各町から選ばれる。

その他の役割は、

(五) 大年番の一年の流れ

大年番は、

祭礼翌日に片付けにあわせて

の警固等は、

行列の供奉員と下町・上町の鉾山の大警固は抽選で決定す

町ごとに割り振りがなされており、

それに従って

回

役割の選定

行列や神輿、

鉾山

類一式と行列の衣装などの小道具などを引き継ぐ。その後、

る。 る。

祭りの一

週間ほど前に能舞台を開け、

九月半ばに担当者会がおこなわれ、

警固等の祭礼の役割が決定され 参道を整備し祭りに備える準

備がおこなわれる。

そして、

祭礼翌日に次の大年番に道具を引き継ぎ、

に書類等を引き継ぐこととなる。

一〇月末締めで決算をおこない、

決算会を開き、

一一月末に次の大年番

からお祓いを受ける。本宮では、 宮入では、 鉾山が黒岡春日神社の馬場入り口でウチコミを囃し、 神符が授与される。現在は鉾山の奉公

直し、 山商工会—氏子責任役員-町標·氏子総代-かつては、 を変えることなく宮入を行っているが、 行列 囃子を一曲奉納していたという。 獅子 鉾山を春日神社の方向に向き -社銘旗-行列は、《鉄棒天狗―太鼓 --神職--崇敬会会長--篠 大麻--神輿四社》 -町総代-カュ

別れて、 宵宮では、午後一時半に上町・下町に 神事を告げる拍子木が打ち廻さ

らなっている。

れる。

神事が終わった午後三時半頃に「足ならし」と称して太鼓と役員

宮司 廻される。 本宮では、 "が拝殿前から馬場先の鳥居まで行列する。 一二時三十分より神事がおこなわれ、 拍子木が午前七時、 一二時半より上町・下町に別れて打ち 午後 一時に行列が出発

する。

行列と一番御輿は、東鳥居から黒岡公民館前まで行列し、その後、

春日神社へ戻り、

上町へ向かう。

上河原

の後、 御する。 端を進む。 町集会所で休憩し、 町 旧上西町 西堀端を進むが、 'の通りを進む。合流の後、西町へ入り、 へ入る。 、神輿はすぐに神輿蔵に収納される。 待機の神輿と合流の後、 還御は午後四時頃となる。 その後、 その後、 下西町を大きく一周し、 三番・四番御輿は西新 行列だけが山内町を 小川町を通って南堀 番・二番神輿は、 神社へ還 魚屋

町

口







供奉童子は赤い鉢巻きをしめる。

(図1)と鉾山の運行経路

(図2)は次の図のようになっている。

列には、

その年に生まれた子どもが

「供奉童子」として付き従う。

図1「行列の経路」

図2「鉾山の経路」

り込み、 とは逆順でそれぞれ退場する。 時半から春日神社境内に練り込む。 の後、 が、 宵宮・本宮とも舁き出しが、 下町が練り、 上町・下町をそれぞれ練り、 太鼓御輿 下町の練り込みが終わった後、 退場となる。 太鼓御輿は、 午後五時頃となる。 中学生の持つ高張提灯に先導される。 本宮では、 宵宮では午後七時、 宵宮では、 上町が練り込み、退場する。そ 上町が先に練り込み、 下町の太鼓御輿が先に練 上町: 本宮では午後七 下町の太鼓御

それぞれ揃いの法被を着けている。 回 衣装 鉾山の曳き手や、 太鼓御輿の舁き手、 神輿の曳き手は、

写真3「行列の町標」

した弓張提灯を持つ。地下足袋に白股引に法被の色を一般の者と変えて 輿大警固・鉾山大警固・氏子総代は、 略礼服姿である。 太鼓御輿の年番・警固は、 裃姿である。 それぞれの役職名を記 その他の警固等

いる。太鼓みこし大年番は、紋付きの黒羽織を着けている。

は組紐が結びつけられ、鉾山の下まで長く垂らされている。の着物に豆絞りの手ぬぐいを置き手ぬぐいでかぶっている。また、笛にの匠を描いた「烏帽子」をかぶっている。鉾山の左右に座る笛方は、絣鉾山の乗り子は、鉾山の正面に座る鉦方は、絣の着物に鉾山に因んだ

甲脚絆、草履履きである。し、柄の着物に紅白の襷を掛け、後ろに大きく垂らしている。白股引手、太鼓御輿の乗り子は、化粧をし、豆絞りの手ぬぐいでねじり鉢巻きを

## 六 鉾山の構造

などの方向転換の際にその操作をおこなう。一階は、中央に「万力」が仕込まれており、人が乗り込んで、辻回し

る階段梯子が備えられている。二階に上るため、正面に取り外しのできが乗り込み、囃子を演奏する。二階に上るため、正面に取り外しのできは黒漆塗りであり、二階には周囲に高欄が巡らされている。二階に乗子万力だけで鉾山を支え、そこを支点として鉾山を回転させる。二階以上万力は、棒状の器具であり、鉾山の方向転換の際、梃子の力を用いて、

ことができる。根の一部が取り外しできるようになっており、二階から屋根の上へ出る根の一部が取り外しできるようになっており、二階から屋根の上へ出る屋根は切妻造りであり、妻には、飾りの彫り物が誂えられている。屋

上に取り付けられる。 鉾飾りは、屋根の中心を通り、一階の床まで心棒が通っており、その

見送りの一階には、「胴巻」(胴幕)、二階の高欄の下に「中水引」、長

水引には房飾りが取り付けられる。押のの下には、「天水引」、鉾山の後部には、「見送」が付けられる。また

車台部分は、 少なくともその時に再建された鉾山が現在でも用いられている。なお、 山である。 に再建された記録があり(安永八年『町印猩々山再建覚』上二階町文書)、 も新しいものは、 に安政六年(一八五九)の修理銘がある。猩々山は安永八年(一七七九) 鉾山は、 宵宮には、 掛装品は、「雨かざり」と呼ばれる雨用の簡易なものも用意されている。 下 町の鉾山には正面左右に金幣が取り付けられてい 古いものでは、年期の明確なものとして、上二階町の猩々山 おおよそ一〇〇年に一度のペースで再建がなされている。 前後に三連、 他に比べて虫損が激しく、 昭和一一年(一九三六)に再建された下二階町の諫鼓 側面に五連の提灯が取り付けられる。 部分的にはさらに遡る可能性も 最

## 七 鉾山の囃子

ある。

鉾山の乗り子は、本来は小学生の男子だけであったが、現在は少子化子どもで「いーや」のかけ声をかける「いや方」というものもある。それぞれ、担当を「鉦方」「太鼓方」「笛方」という。小学生以下の囃子の楽器は鉦・太鼓・笛である。鉦は、二挺鉦、太鼓は締太鼓であ

によって、町内の子ども全員に加えて、町外であっても親戚などに応援 を頼んでいる。また、小学生のみならず大学生まで声を掛けている。 鉾山の囃子の稽古は祭りの前、一ヶ月前後からはじまる。ただし、夏

休み明けくらいから少しずつ稽古をはじめている

上二階町の囃子は次のようである。

もどりばやし

たらすく つーつくしーやん しーやんちーんてれ つてちーいちーい どんどんちーんてれ つてちーいちーい どんどん

ちれも一つて

ちれも一つて

ちれも一つて

ちーん ちりが一 すこどん

ちーん ちりがー すこどん

ちーいや ちーいや ちーやち どこすこどん
ちーいや ちーいや ちーいやち どこすこどん

「いーや」
「いーや」 つー ちん ちりが ちんちりが ちんちりが つうーちんちりがー つつー

## 参考文献

嵐瑞澂 一九六〇「春日神社の移建と春日祭礼」

『丹波篠山の城と城下町』

小栗栖健治 二〇〇九「『篠山春日祭図会』」

春日神社祭礼保存会編 二〇一八 『塵界』二〇 兵庫県立歴史博物館

久下正史 二○一九「兵庫県篠山市黒岡春日神社の祭礼行列の成立. 『篠山市指定無形民俗文化財 春日神社祭礼』春日神社祭礼保存会

『灘中学校・灘高等学校教育研究紀要』五(灘育英会)

久下正史 二〇一九

「近代における兵庫県丹波篠山市黒岡春日神社の祭礼の変容

『御影史学論集』 四四四 (御影史学研究会)